
INFORME SOBRE RACISMO
ESTRUCTURAL, NEGACIÓN
HISTÓRICA Y LUCHAS
AFRODESCENDIENTES EN
REPÚBLICA DOMINICANA
FUNDACIÓN CÓDIGO HUMANO,
ARTICULACIÓN LATINOAMERICANA PARA LOS
DECENIOS AFRODESCENDIENTES - ALDA

Elaborado por Altagracia Jean Joseph

Noviembre de 2025



Elaboración del informe:
Altagracia Jean Joseph, Fundación Código Humano

Producción 
Asociación de Mujeres Afrocolombianas AMUAFROC
Articulación Latinoamericana para los Decenios Afrodescendientes - ALDA.

Diagramación y diseño:
Juliana Iglesias Poveda

Proyecto: “Fortalecimiento de la incidencia de las organizaciones de la sociedad civil de
América latina y el Caribe en el diálogo, seguimiento y evaluación de la agenda del
Decenio Internacional Afrodescendiente”.

Financiado por:
Agencia Española de Cooperación Internacional para el Desarrollo (AECID)
Centro de Formación de la Cooperación Española en Cartagena de Indias.

El contenido del presente informe es responsabilidad exclusiva de Altagracia Jean Joseph
y la Fundación Código Humano y no refleja necesariamente la postura de AECID.



ÍNDICE
1. Introducción

1.1 Marco metodológico y tratamiento de fuentes

2. Marco conceptual: el proyecto de identidad y el negacionismo negro

2.1 Las categorías discursivas raciales que sustentan la identidad nacional

2.2 Haití y la negación historicista

3. Marco Contextual de la problemática

3.1 La construcción del Estado racial (Siglos XIX-XXI)

3.2 La operacionalidad del racismo institucional y la negación de derechos a los

afrodescendientes.

3.3 Las observaciones de los organismos internacionales de derechos humanos

frente al problema de racismo y discriminación institucional dominicano.

4. Contexto Demográfico y Social en República Dominicana según el Censo 2022.

5. Problemáticas de exclusión y discriminación institucional.

5.1 Aparato jurídico-apatridizador.

5.2 Violencia policial y sistema penitenciario.

5.3 Apartheid sanitario y educativo.

5.4 Desigualdades económicas.

5.5 Otras manifestaciones específicas de la discriminación.

6. Respuestas internacionales de los mecanismos de protección de Derechos

Humanos.

6.1 Examen Periódico Universal (EPU) 2023.

6. 2 Comités de Naciones Unidas.

6.3 Sistema Interamericano de Derechos Humanos.

6.4 Informes de organismos internacionales.

6.5. Resistencias, organización y propuestas afrodescendientes.

6.6 Propuestas concretas desde las comunidades.



7. Recomendaciones comprehensivas.

7.1 Medidas urgentes e inmediatas.

7.2 Reformas estructurales e institucionales (1–3 años).

7.3 Transformaciones culturales y educativas (3–5 años).

7.4 Reparación histórica y justicia transicional (5–10 años).

8. Reflexiones: racismo estructural y narrativas de exclusión en República

Dominicana.

8.1 La resistencia afrodiásporica como sujeto histórico.

8.2 Continuidad histórica de la exclusión racial.

8.3 Narrativas de blanqueamiento y antinegritud endógena.

8.4 Racismo cotidiano y violencia institucional.

8.5 Deportaciones masivas y necropolítica.

8.6 Negación cultural y Epistemicidio

8.7 Interseccionalidad y violencia de género.

9. Racismo estructural, brutalidad policial y negación de derechos.

9.1 Normalización de la violencia institucional.

9.2 Legislación regresiva y criminalización racial.

9.3 Negación cultural y epistemicidio.

9.4 Racismo que mata: casos emblemáticos.

9.5 Impacto emocional y social.

9.6 Racismo como estructura de gobierno.

10. Análisis reflexivo sobre la problemática denunciada.

11. Conclusión: hacia una refundación antirracista.

11.1 Conclusión profunda: la nación narcisa y su doble negación.

11.2 Conclusiones generales.

12. Recomendaciones de políticas públicas.

12.1 Medidas urgentes.



12.2 Reformas estructurales

12.3 Transformaciones culturales y educativas.

12.4 Justicia transicional y reparación histórica.

Referencias bibliográficas



La historia de la República Dominicana está marcada por una tensión constante entre lo
que se es y lo que se niega. En sus calles, escuelas, hospitales y fronteras, la
afrodescendencia no se celebra como raíz constitutiva de la nación, sino que se criminaliza,
se invisibiliza y se convierte en un factor de riesgo. Este informe sobre Panorama del
Racismo y la Discriminación en la República Dominicana’, formulado por la Fundación
Código Humano para la Articulación Latinoamericana por los Decenios Afrodescendientes
ALDA, nace de la necesidad de mirar de frente esa realidad, de reconocer que el racismo
no es un problema marginal, sino un sistema profundamente arraigado que atraviesa la
vida cotidiana y las instituciones del Estado.

El propósito de este trabajo es doble: por un lado, busca documentar y analizar las
múltiples formas de exclusión que afectan a las comunidades afrodescendientes en el
país; y por otro, reflexionar caminos de transformación que permitan avanzar hacia una
refundación antirracista de la dominicanidad. No se trata de un ejercicio académico aislado,
sino de una apuesta ética y política por la dignidad humana.

La República Dominicana constituye un caso paradigmático en el Caribe y América Latina,
donde la construcción de la identidad nacional se ha sustentado en el negacionismo de la
afrodescendencia. Este proceso ha implicado la invisibilización de las raíces africanas en la
cultura dominicana y la consolidación de un imaginario nacional que privilegia la
“blancofilia” y rechaza la negritud, incluso cuando la mayoría de la población presenta
ascendencia africana (Sanders Gómez, 2018).

Desde la antropología, se ha señalado que este fenómeno responde a una colonización
ideológica que impuso categorías eurocéntricas para interpretar la realidad social y
cultural, relegando la negritud a un lugar marginal dentro del discurso oficial (Andújar
Persinal, 2019). La sociología, por su parte, ha documentado cómo este proceso se traduce
en racismo estructural, reproducido en las instituciones, en la educación y en las prácticas
cotidianas, generando exclusión sistemática hacia las poblaciones afrodescendientes y, en
particular, hacia las personas de ascendencia haitiana (Solano, 2024).

El racismo en República Dominicana no se limita a expresiones individuales o prejuicios
sociales, sino que se manifiesta como un sistema multidimensional de exclusión que
articula el marco jurídico, las políticas migratorias y el discurso nacionalista. Investigaciones
recientes han mostrado cómo la Sentencia 168-13 del Tribunal Constitucional, que
desnacionalizó a miles de personas de ascendencia haitiana, constituye un ejemplo de
“golpe de Estado jurídico” que institucionaliza la discriminación (Curiel Pichardo, 2019).

1. INTRODUCCIÓN

1



Asimismo, el concepto de “Homo Sacer” de Giorgio Agamben ha sido utilizado para
describir la condición de los migrantes haitianos en República Dominicana: sujetos
despojados de derechos, cuya existencia se encuentra en los márgenes de la legalidad y la
ciudadanía (Maresca, 2024). Este marco teórico permite comprender cómo el Estado
dominicano ha configurado un régimen de exclusión que trasciende lo jurídico y penetra
en lo social, cultural y político.

En este sentido, el presente informe busca documentar la situación de los derechos
humanos de la población afrodescendiente en República Dominicana, con especial énfasis
en las personas de ascendencia haitiana. Se analizará cómo el orden jurídico, las prácticas
institucionales y la retórica estatal han consolidado un sistema de exclusión que afecta a
millones de personas, limitando su acceso a la ciudadanía plena y a condiciones de vida
dignas.

A lo largo de este recorrido, el informe se organiza en capítulos que permiten comprender
la magnitud del problema y las posibilidades de cambio: Primero un marco conceptual
donde se examinan las herramientas contemporáneas de exclusión sistémica en el Estado
y la sociedad dominicana, desde el aparato jurídico que produce apatridia hasta la
violencia policial, el apartheid sanitario y educativo, y la precarización económica. En
segundo lugar, se presenta un contexto donde se visibilizan las manifestaciones
específicas de la discriminación, que afectan de manera diferenciada a mujeres, jóvenes,
comunidades rurales y expresiones culturales afrodescendientes en la nación. La tercera
parte del informe se analizan las respuestas internacionales y los mecanismos de
protección, mostrando cómo organismos de derechos humanos han denunciado la
gravedad de la situación. Posteriormente, se destacan las resistencias y propuestas
afrodescendientes, que desde la base comunitaria plantean alternativas de justicia,
memoria y reparación. El informe avanza hacia un conjunto de recomendaciones
comprehensivas, que van desde medidas urgentes hasta reformas estructurales y
procesos de justicia transicional. Finalmente, se ofrece una conclusión profunda, que
reflexiona sobre la doble negación de la identidad nacional y plantea la necesidad de
reconciliarse con el rostro afrodescendiente como condición indispensable para construir
una nación auténtica y democrática.

Este documento, por tanto, no solo expone datos y testimonios; busca interpelar a la
sociedad dominicana y a la comunidad internacional. La pregunta que lo atraviesa es clara:
¿cómo refundar un país que ha aprendido a odiar su propia raíz? La respuesta, como
veremos, pasa por reconocer el racismo estructural, reparar las heridas históricas y abrir un
horizonte donde la negritud deje de ser un estigma y se convierta en fuente de orgullo y
justicia.

2



1.1 Marco metodológico y tratamiento de fuentes 

El presente informe se sustenta en una metodología mixta, diseñada para captar la
complejidad del racismo estructural y la antinegritud en República Dominicana. La
combinación de enfoques cualitativos y cuantitativos permite articular un análisis integral
que conecta el plano jurídico, institucional y cultural con las experiencias vividas por las
poblaciones afrodescendientes y de ascendencia haitiana.

En primer lugar, se realizó un análisis documental de fuentes primarias, incluyendo
sentencias del Tribunal Constitucional, leyes migratorias y de nacionalidad, así como
informes oficiales emitidos por instituciones gubernamentales. Este examen permitió
identificar los marcos normativos y las prácticas institucionales que configuran el régimen
de exclusión y negación de la afrodescendencia.

En segundo lugar, se llevó a cabo una revisión sistemática de informes de organismos
internacionales, tales como el Comité para la Eliminación de la Discriminación Racial
(CERD), la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH) y la Corte Interamericana
de Derechos Humanos (Corte IDH). Estos documentos aportan estándares normativos y
observaciones críticas que permiten contrastar la situación dominicana con los
compromisos internacionales en materia de derechos humanos.

Asimismo, se incorporó una síntesis de investigaciones académicas recientes, provenientes
de la antropología, la sociología y los estudios afrodiaspóricos. Estas investigaciones
ofrecen marcos teóricos y evidencias empíricas que enriquecen la comprensión del
racismo estructural y la construcción de la identidad nacional en oposición a Haití.

En el plano cuantitativo, se integraron datos de encuestas y estudios de campo, que
permiten dimensionar la magnitud de la exclusión y documentar percepciones sociales
sobre la afrodescendencia y la haitianidad. Estos insumos complementan el análisis
documental y aportan evidencia estadística sobre las prácticas discriminatorias y sus
impactos en la vida cotidiana.

Finalmente, se aplicó una estrategia de triangulación de fuentes, que garantiza la robustez
analítica al contrastar información proveniente de documentos oficiales, organismos
internacionales, investigaciones académicas y datos empíricos. Esta triangulación permite
construir un diagnóstico más preciso y confiable, evitando sesgos y asegurando que las
conclusiones reflejen la complejidad del fenómeno estudiado.

3



2. MARCO CONCEPTUAL: EL PROYECTO DE IDENTIDAD Y EL
NEGACIONISMO NEGRO.

2.1 Las categorías discursivas raciales que sustentan la identidad nacional.

El racismo en República Dominicana no puede entenderse como un fenómeno aislado ni
como una mera actitud individual. Se trata de un sistema estructural y multidimensional
que articula instituciones, discursos y prácticas sociales, configurando un orden de
exclusión que atraviesa la vida cotidiana y la ciudadanía. Desde una perspectiva
sociológica, Giraldo (1978) señaló que el racismo en América Latina constituye un
mecanismo de reproducción de desigualdades inscrito en la estructura social, más allá de
los prejuicios personales. En esta misma línea, Ramón Grosfoguel (2016) profundizó el
análisis desde la teoría de la colonialidad del poder, mostrando cómo el racismo opera
como un sistema global que jerarquiza poblaciones según criterios de raza, cultura y
epistemología, reproduciendo la supremacía blanca y marginando los saberes
afrodescendientes.

En el caso dominicano, este racismo estructural se expresa en lo que Ramón Antonio Veras
(2021) describe como una “estructura de poder que permea todas las instituciones del
Estado”, evidenciando que la discriminación racial no es un accidente, sino una política
sistemática. Complementariamente, la noción de antinegritud, desarrollada por Yuderkys
Espinosa (2012), resulta central para comprender la especificidad del racismo dominicano.
La antinegritud se manifiesta como un rechazo sistemático a los rasgos fenotípicos negros
y a las prácticas culturales vinculadas con África, asociándolos con la haitianidad y, por
tanto, con la ilegitimidad ciudadana. Como señala la antropóloga Tahira Vargas (2023), la
ciudadanía plena en República Dominicana se ha condicionado históricamente a la
negación de la negritud, generando un proceso de distanciamiento físico y cultural
respecto de África.

Este marco conceptual se enriquece con las aportaciones del feminismo antirracista y
decolonial. Ochy Curiel (2007, 2019) ha mostrado cómo el racismo se articula con el
patriarcado y la heteronormatividad, configurando una matriz de opresiones que afecta de
manera particular a las mujeres afrodescendientes y migrantes haitianas. 

En la misma dirección, Sergia Galván (2015) ha denunciado cómo las políticas migratorias y
las prácticas institucionales reproducen un Estado excluyente que discrimina por raza y
género, consolidando una ciudadanía jerárquica. 

4



Por su parte, Altagracia Balcácer (2020) ha analizado la construcción de la identidad
nacional dominicana como una narrativa de “blancura imaginada”, donde la
afrodescendencia es invisibilizada y la haitianidad es convertida en el “otro radical” que
amenaza la cohesión nacional. Este proceso se vincula con lo que Elvin Calcaño (2021)
denomina “negacionismo histórico”, mediante el cual el Estado dominicano ha producido
identidades nacionales desvinculadas de África a través de políticas educativas, culturales
y jurídicas.

2.2 Haití y la negación historicista.

La construcción de la identidad nacional dominicana ha estado marcada por una tensión
histórica con Haití, que se traduce en un proceso de diferenciación radical. Desde el siglo
XIX, tras el proceso de separación de 1844, los discursos nacionalistas han insistido en
definir lo dominicano en oposición a lo haitiano, configurando una narrativa de “otredad”
que asocia Haití con la negritud, la barbarie y la ilegitimidad (Balcácer, 2020; Calcaño, 2021).
Este proceso se inscribe en la colonialidad del poder (Grosfoguel, 2016), donde las
jerarquías raciales heredadas del sistema colonial se reproducen en las repúblicas
modernas. En República Dominicana, la afrodescendencia se invisibiliza como parte
constitutiva de la nación, mientras que la haitianidad se convierte en el “otro radical” que
amenaza la cohesión nacional.

La antinegritud, conceptualizada por Espinosa (2012), se manifiesta en este contexto como
un rechazo sistemático a los rasgos fenotípicos negros, vinculados en el imaginario social
con Haití. Así, la identidad dominicana se construye sobre la negación de África y la
distancia respecto de Haití, generando una ciudadanía condicionada por la apariencia física
y el origen cultural. Desde la antropología, Vargas (2023) señala que el dominicano
promedio internaliza que para ser ciudadano pleno debe distanciarse de todo lo que
recuerde África. Esta lógica se refuerza en las políticas migratorias y en decisiones jurídicas
como la Sentencia 168-13 del Tribunal Constitucional, que desnacionalizó a miles de
personas de ascendencia haitiana, consolidando un modelo de exclusión institucional
(Curiel Pichardo, 2019).

El feminismo antirracista aporta una mirada crítica sobre esta problemática. Curiel (2007,
2019) y Galván (2015) han mostrado cómo el racismo contra la población haitiana se articula
con el patriarcado y la desigualdad de género, afectando de manera particular a las
mujeres migrantes y afrodescendientes. 

5



3. MARCO CONTEXTUAL DE LA PROBLEMÁTICA

3.1 La construcción del Estado racial (Siglos XIX-XXI)

Una vez alcanzada la independencia de Haití del imperio francés en el lado occidental de
la Isla, en el lado colonizado por España se inicia la construcción del Estado dominicano. La
idea de nación dominicana desde sus inicios ha estado atravesada por un proyecto racial
que, desde el siglo XIX, buscó consolidar una identidad nacional desvinculada de África y
asociada a lo hispánico. El historiador Franklyn Franco (2019) lo denominó la “fantasía de la
blanquitud”, un imaginario que se tradujo en políticas concretas de blanqueamiento
poblacional. Las élites promovieron la migración europea —especialmente española,
italiana y alemana— con el propósito de “mejorar” la composición racial del país, mientras
se perseguían expresiones culturales africanas y se instauraba un sistema educativo que
exaltaba lo hispánico como núcleo de la nación.

Este proyecto alcanzó su máxima expresión durante la dictadura de Rafael Leónidas
Trujillo (1930–1961). El régimen trujillista institucionalizó la ficción racial del “indio” como
categoría nacional, eliminando en el censo de 1935 las denominaciones “negro” y “mulato”.
Según Víctor Garrido (2018), los encuestadores fueron instruidos para clasificar como “indio”
a cualquier persona de tez morena, invisibilizando así la negritud en los registros oficiales.
La política racial se complementó con la violencia extrema de la masacre de 1937, en la
que entre 12.000 y 20.000 haitianos fueron asesinados en la frontera. Como documenta
Edward Paulino (2016), bastaba con tener piel oscura para ser identificado como haitiano y
ejecutado, consolidando el anti-haitianismo como política de Estado. Paralelamente, el
Instituto Trujillista de Antropología produjo literatura pseudocientífica que afirmaba la
“predominancia hispánica” en la composición racial dominicana, reforzando la narrativa
oficial de blanqueamiento (Santos, 2020).

Estas autoras evidencian que la identidad nacional dominicana no solo excluye por razones
raciales, sino que también reproduce jerarquías de género y clase. Finalmente, Calcaño
(2021) analiza cómo el Estado dominicano ha sido un productor de identidades a través de
políticas educativas y culturales que refuerzan la idea de una nación desvinculada de
África. Este “negacionismo histórico” legitima la exclusión de Haití y de la afrodescendencia
como parte constitutiva de la nación, consolidando un paradigma de Estado negacionista.

6



La caída de Trujillo no significó el fin de este proyecto racial, sino su transformación en
formas más sofisticadas. La Ley de Migración de 1952 introdujo criterios que vinculaban la
legalidad con el fenotipo, lo que Leiv Marsteintredet (2022) denomina “ilegalidad por
apariencia”. Posteriormente, la Constitución de 1963 instauró un modelo de jus sanguinis
excluyente, rompiendo con la tradición del jus soli que había prevalecido desde la
independencia y limitando el acceso a la nacionalidad para hijos de migrantes haitianos. En
las décadas siguientes, proyectos gubernamentales como el programa de
“Reconocimiento al Mérito” reforzaron estereotipos de movilidad social vinculados al
blanqueamiento, tal como lo analiza Ana Belén (2021) en su estudio sobre medios de
comunicación.

El anti-haitianismo se consolidó como un dispositivo central de la política dominicana.
Según Franklyn Franco (2022), este funciona como discurso unificador que construye la
identidad nacional por oposición al “otro haitiano”, como mecanismo de control social que
desvía la atención de problemas internos y como justificación ideológica para políticas
violatorias de derechos humanos. La investigadora Lorgia García-Peña (2016) lo sintetiza al
afirmar que “la dominicanidad se construye mediante la exclusión ritualizada del cuerpo
haitiano y del cuerpo negro dominicano”.

En definitiva, la historia dominicana revela la persistencia de un Estado racial y
negacionista, que desde el siglo XIX hasta el presente ha invisibilizado la afrodescendencia,
promovido el blanqueamiento y utilizado el anti-haitianismo como herramienta de
cohesión nacional y control político. Este entramado histórico explica la continuidad del
racismo estructural y la antinegritud en el país, mostrando cómo la ciudadanía plena ha
sido condicionada por la apariencia física, el origen cultural y la pertenencia étnica.

3.2 La operacionalidad del racismo institucional y la negación de derechos a los
afrodescendientes.

El racismo estructural y la antinegritud en República Dominicana deben entenderse como
dimensiones complementarias de un mismo sistema de exclusión. El racismo estructural
opera en el nivel institucional y jurídico, mientras que la antinegritud actúa en el plano
simbólico y cultural, reforzando la idea de que la negritud es incompatible con la
dominicanidad. A su vez, la perspectiva feminista y decolonial evidencia cómo estas
dinámicas afectan de manera diferenciada a las mujeres afrodescendientes y migrantes
haitianas, quienes enfrentan una doble exclusión por raza y género.

7



La configuración del racismo estructural en República Dominicana combina dispositivos
legales, prácticas administrativas y narrativas nacionalistas que impactan de forma
desproporcionada a personas afrodescendientes y de ascendencia haitiana. Este patrón ha
sido objeto de observaciones consistentes del sistema de Naciones Unidas y del Sistema
Interamericano de Derechos Humanos, que lo enmarcan como discriminación racial,
apatridia y expulsiones colectivas contrarias a estándares internacionales.

El Comité para la Eliminación de la Discriminación Racial (CERD) es el organismo de
Naciones Unidas que supervisa la aplicación de la Convención Internacional contra el
Racismo (CERD, 1965). Esta oficina ha destacado que la discriminación racial —por raza,
color, ascendencia u origen nacional/étnico— continúa obstaculizando el goce de
derechos, subrayando la necesidad de medidas efectivas de prevención, protección y
reparación. Este mandato y línea de trabajo dan marco a las preocupaciones sobre
apatridia y perfilamiento racial en República Dominicana, situación que le ha costado al
Estado dominicano ser objeto de múltiples observaciones por parte de organismos de
derechos humanos.

Las denuncias más recientes se han dado ante el Consejo de Derechos Humanos. En 2025,
ante el Consejo de Derechos Humanos (CDH, punto 9), organizaciones como ISHR y
Fundación Código Humano denunciaron deportaciones masivas anunciadas (hasta 10.000
por semana), perfilamiento racial y violaciones del debido proceso que afectan a personas
haitianas y dominicanas afrodescendientes; llamaron a terminar expulsiones arbitrarias y
garantizar protección judicial efectiva conforme a los estándares internacionales.

3.3 Las observaciones de los organismos internacionales de derechos humanos
frente al problema de racismo y discriminación institucional dominicano.

Los problemas de la identidad nacional dominicana frente a Haití se expresan en tres
dimensiones: histórica, al construir la dominicanidad en oposición a Haití; racial y cultural, al
negar la afrodescendencia y asociar la haitianidad con ilegitimidad ciudadana; e
institucional, al reproducir un modelo de exclusión que afecta a millones de personas.

Este entramado muestra que la identidad nacional dominicana se ha configurado como
una identidad negacionista, que invisibiliza la negritud y construye la haitianidad como
amenaza, consolidando un racismo estructural y una ciudadanía jerárquica.

8



Así mismo, se han realizado llamados temáticos de Amnistía Internacional a autoridades
dominicanas. Este organismo llamó al Estado dominicano a garantizar el derecho a
defender derechos sin discriminación, a reconocer la apatridia producida por la Sentencia
168-13 y a poner fin al perfilamiento racial y expulsiones colectivas. También documentó
amenazas y estigmatización contra personas defensoras, incluidas formas de violencia
digital y misógina, señalando el impacto inhibidor sobre acceso a justicia y protección. 

De igual manera, el Estado y el Gobierno de La República Dominicana ha sido objeto de
Observaciones del Sistema Interamericano de Derechos Humanos. En primer lugar, la
Corte Interamericana de Derechos Humanos (Corte IDH) ha sentado jurisprudencia en el
caso Yean y Bosico vs. República Dominicana, donde estableció estándares sobre
nacionalidad y no discriminación para hijos de personas extranjeras indocumentadas  
nacidos en el país, que fueron ignorados por el país al emitir la Sentencia TC/0168/13; la
Corte reiteró estos estándares en decisiones posteriores, incluyendo el caso de personas
dominicanas y haitianas expulsadas, subrayando la prohibición de apatridia, retroactividad
desfavorable y expulsiones colectivas.

Así mismo, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH), desde la Relatoría
sobre los Derechos de las Personas Afrodescendientes y contra la Discriminación Racial ha
sostenido diálogos y mesas de trabajo en Santo Domingo para abordar leyes, prácticas
administrativas y decisiones judiciales con efectos desproporcionados sobre personas
afrodescendientes, promoviendo estándares de igualdad y acciones afirmativas.

Conclusión
Las observaciones del CERD y los pronunciamientos de la Corte y la CIDH convergen en un
diagnóstico: el racismo estructural en República Dominicana se expresa en un régimen de
nacionalidad restrictivo, prácticas de perfilamiento y expulsiones colectivas, y un entorno
de estigmatización que inhibe la defensa de derechos. La adecuación normativa y práctica
a estos estándares —erradicando la apatridia, garantizando debido proceso y protegiendo
a grupos en mayor vulnerabilidad— es condición necesaria para reconstruir ciudadanía
sustantiva y compatibilizar soberanía con derechos humanos.

Estándares y hechos relevantes en República Dominicana
Sentencia TC/0168/13 y régimen de nacionalidad: La decisión del Tribunal
Constitucional (caso Juliana Deguis) redefinió retroactivamente criterios de
nacionalidad, incorporando nociones de “extranjeros en tránsito” asociadas a categorías
laborales históricas (p. ej., jornaleros temporeros) y trasladando el ius soli hacia un
modelo restrictivo. Este giro ha sido cuestionado por su incompatibilidad con la
jurisprudencia interamericana y por producir apatridia de facto.

9



El X Censo Nacional de Población y Vivienda 2022, publicado por la Oficina Nacional de
Estadística (ONE), constituye un hito en la historia estadística dominicana, no solo por
actualizar la información demográfica del país, sino también por incluir, por primera vez,
preguntas de autoidentificación étnico-racial. Este avance metodológico permite
observar cómo los dominicanos se perciben a sí mismos en términos de pertenencia racial
y cultural, y ofrece insumos para analizar las desigualdades estructurales que atraviesan la
sociedad.

La población total registrada asciende a 10.7 millones de habitantes, con una distribución
relativamente equilibrada entre hombres y mujeres (48.8 % y 51.2 %, respectivamente). El
país presenta una estructura poblacional joven, con una mediana de edad de 29 años,
aunque se observa un proceso de transición demográfica hacia el envejecimiento,
especialmente en las zonas urbanas. La urbanización alcanza el 74 %, lo que refleja la
concentración de la población en ciudades como Santo Domingo y Santiago, mientras que
las zonas rurales continúan mostrando rezagos en acceso a servicios básicos.

En cuanto a la autoidentificación étnico-racial, los resultados del censo revelan la
persistencia de categorías históricas que han marcado la construcción de la identidad
nacional. La mayoría de la población se reconoce como mestizo/indio (67 %), mientras que
un 18 % se identifica como negro/afrodescendiente y un 12 % como blanco. Un 3 % se ubica
en otras categorías, incluyendo asiáticos e indígenas. Este patrón confirma la vigencia de la
categoría “indio” como identidad nacional dominante, heredada de las políticas de
invisibilización de la negritud implementadas desde el siglo XX, particularmente durante el
trujillato.

4. CONTEXTO DEMOGRÁFICO Y SOCIAL EN REPÚBLICA
DOMINICANA SEGÚN EL CENSO 2022

Expulsiones y perfilamiento: Reportes ante ONU y sociedad civil han señalado
expulsiones masivas, detenciones arbitrarias y perfilamiento racial, afectando el acceso
a salud, educación y debido proceso, con especial impacto en mujeres
afrodescendientes y migrantes haitianas, incluidas deportaciones desde hospitales.
Estos patrones consolidan violencia institucional y discriminación indirecta.

10



El análisis de los datos socioeconómicos muestra que la autoidentificación racial se
correlaciona con desigualdades económicas y sociales. Los ingresos promedio
mensuales son más altos entre quienes se identifican como blancos (RD$ 28,000),
intermedios entre mestizos/indios (RD$ 22,000) y más bajos entre afrodescendientes (RD$
17,000). Esta brecha se refleja también en los indicadores de pobreza multidimensional: 38
% de la población afrodescendiente vive en condiciones de pobreza, frente a 29 % de los
mestizos/indios y 18 % de los blancos.

La desigualdad se extiende al ámbito educativo. El acceso a la educación superior alcanza
al 24 % de la población blanca, mientras que solo el 17 % de los mestizos/indios y el 11 % de
los afrodescendientes logra ingresar a la universidad. Estas diferencias se reproducen en el
mercado laboral, donde las personas afrodescendientes enfrentan mayores tasas de
informalidad y precariedad. En términos de vivienda, los hogares afrodescendientes
presentan mayor proporción de condiciones precarias, con techos y pisos de materiales no
duraderos y menor acceso a agua potable.

En síntesis, los datos del Censo 2022 confirman que la estructura racial de la sociedad
dominicana no solo es una cuestión de identidad simbólica, sino también un factor
determinante en la distribución de oportunidades y recursos. La persistencia de la
categoría “indio” como identidad mayoritaria refleja la continuidad de un proyecto histórico
de negación de la negritud, mientras que las brechas económicas y sociales evidencian la
vigencia del racismo estructural y la antinegritud como mecanismos de exclusión. 

Datos demográficos y sociales – Censo Nacional 2022 (ONE)

Población total y estructura

Indicador Valor

Población total 10,760,028 habitantes (2022)

Distribución por sexo 51.2 % mujeres / 48.8 % hombre

Urbanización 74 % urbana / 26 % rural

Mediana de edad 29 años (población joven)

11



Autoidentificación étnico-racial

Indicador Blancos Mestizos/indios Afrodescendientes

Ingreso promedio
mensual RD$ 28,000 RD$ 22,000 RD$ 17,000

Pobreza
multidimensional 18% 29% 38%

Acceso a
educación superior 24% 17% 11%

Condiciones de
vivienda

Mejor acceso a
servicios Intermedio

Mayor precariedad
(agua, techos, pisos)

Indicador Valor

Mestizo/indio 67%

Negro/afrodescendiente 18%

Blanco 12%

Otros (asiáticos, indígenas) 3%

Desigualdades económicas y sociales

Los gráficos muestran cómo la autoidentificación racial se traduce en desigualdades
estructurales: Ingresos: La población blanca alcanza los ingresos más altos (RD$ 28,000),
seguida por los mestizos/indios (RD$ 22,000), mientras que los afrodescendientes
registran los más bajos (RD$ 17,000). Pobreza: La pobreza multidimensional afecta al 38 %
de los afrodescendientes, frente al 29 % de los mestizos/indios y solo al 18 % de los
blancos.

12



Este contraste confirma que la categoría racial no es solo simbólica, sino un factor
determinante en la distribución de recursos y oportunidades. La población
afrodescendiente enfrenta mayores barreras en el acceso a educación superior, empleo
formal y condiciones de vivienda digna, lo que refleja la vigencia del racismo estructural y
la antinegritud en el país.

La exclusión racial y social en República Dominicana no es un fenómeno aislado ni
coyuntural, sino el resultado de un entramado institucional y cultural que se ha
perfeccionado a lo largo de décadas. En el presente, este sistema se expresa en cuatro
dimensiones interrelacionadas: el aparato jurídico-apatridizador, la violencia policial y
penitenciaria, el apartheid sanitario y educativo, y la exclusión económica y laboral. A
continuación, se exploran cada una.

5. PROBLEMÁTICAS DE EXCLUSIÓN Y DISCRIMINACIÓN
INSTITUCIONAL.

La Sentencia TC/0168/13 del Tribunal Constitucional constituye uno de los hitos más
graves en la institucionalización del racismo. Como señala Eduardo Jorge Prats (2023), no
se trató de un fallo aislado, sino de la culminación de décadas de jurisprudencia racializada.
La sentencia retroactiva ilegalmente el derecho a la nacionalidad, anuló actas de
nacimiento previamente reconocidas y contradijo la Convención sobre el Estatuto de los
Apátridas de 1954, generando un escenario de apatridia masiva.

El Plan Nacional de Regularización de Extranjeros (2013–2015), lejos de resolver la
situación, profundizó la exclusión. Según datos del Observatorio Migrantes del Caribe
(OBMICA, 2023), apenas el 1 % de los solicitantes obtuvo estatus legal permanente,
mientras que el 89 % de las solicitudes fueron rechazadas por requisitos imposibles de
cumplir. El costo del proceso equivalía a tres meses de salario mínimo, lo que lo hacía
inaccesible para la mayoría.

La Ley de Migración 285-04 consolidó lo que el CERD (2019) denominó “perfilamiento racial
institucionalizado”. Las redadas se concentran en zonas de alta densidad afrodescendiente,
los criterios de “apariencia extranjera” se aplican discrecionalmente y no existen
mecanismos efectivos de recurso. Este marco jurídico configura un aparato estatal que
produce sistemáticamente exclusión y vulneración de derechos.

5.1 Aparato jurídico-Apatridizador

13



La exclusión jurídica se complementa con prácticas de violencia institucional. El estudio
“Legal Terror” (CUNY/OBMICA, 2022) documenta que el 87 % de los deportados nunca
tuvo acceso a un juez, el 92 % no recibió asistencia legal y el 74 % reportó violencia física
durante la detención. Además, el 63 % fue deportado sin poder recoger sus pertenencias,
lo que evidencia un patrón de arbitrariedad y abuso.

El informe de Tahira Vargas (2023) sobre redadas estatales, muestras tácticas de tolerancia,
cerco en barrios pobres, confiscación sistemática de documentos de identidad y
separación familiar forzada: uno de cada tres deportados dejó hijos menores en República
Dominicana. El uso excesivo de la fuerza se registró en el 78 % de las operaciones,
consolidando un modelo de represión racializada.

En el sistema penitenciario, la investigación de la UASD (2023) revela que la población
afrodescendiente representa el 34 % de los privados de libertad, pese a ser minoría
demográfica. El 72 % no tuvo un juicio justo según estándares internacionales y las cárceles
presentan niveles de hacinamiento que superan el 240 % de su capacidad. Estos datos
confirman que la violencia institucional se extiende más allá de la frontera y permea todo
el sistema de justicia.

5.2 Violencia policial y sistema penitenciario

La exclusión también se manifiesta en el acceso desigual a la salud y la educación. La
investigación de OBMICA/SERVIMED (2023) muestra que la mortalidad materna en
mujeres afrodescendientes alcanza 189 por cada 100,000 nacidos vivos, casi el doble del
promedio nacional (95/100,000). Además, el 67 % de los centros de salud exige
documentos que gran parte de la población afrodescendiente no posee, lo que limita el
acceso a servicios básicos. La tasa de VIH en bateyes es 4.3 veces mayor que el promedio
nacional y la esperanza de vida en comunidades afro urbanas es 12 años inferior.

En el ámbito educativo, el estudio de INTEC (2023) revela que el 28 % de los niños
afrodescendientes no accede a la educación primaria y el 45 % abandona la escuela por
falta de documentación. El currículo oficial ignora las contribuciones africanas y los libros
de texto contienen estereotipos raciales en el 87 % de los casos. Este “apartheid educativo”
reproduce la invisibilización histórica de la negritud y limita las oportunidades de movilidad
social.

5.3 Apartheid sanitario y educativo

14



Las desigualdades económicas refuerzan el círculo de exclusión. Según datos de la
Encuesta Nacional de Fuerza de Trabajo (ENDESA, 2022) analizados por la economista
Mayerlín González, los hogares afrodescendientes tienen 3.2 veces más probabilidades de
vivir en pobreza multidimensional. La brecha salarial alcanza el 43 % para los mismos
puestos de trabajo, y el 78 % de la población afrourbana se encuentra en el empleo
informal. El acceso al crédito es cinco veces menor que el promedio nacional, lo que limita
la capacidad de inversión y emprendimiento.

El informe de OBMICA (2023) sobre los bateyes evidencia condiciones de vida críticas: el 92
% de las viviendas carece de agua potable, el 87 % no tiene servicio eléctrico regular, la
desnutrición crónica infantil alcanza el 34 % y el analfabetismo adulto el 48 %. Estas cifras
muestran que la exclusión económica no es solo una cuestión de ingresos, sino un sistema
de precarización integral que afecta la vida cotidiana de las comunidades
afrodescendientes.

5.4 Desigualdades económicas

La discriminación racial en República Dominicana se expresa de manera diferenciada
según género, edad, territorio y cultura. Estas manifestaciones específicas revelan cómo el
racismo estructural se articula con otras formas de exclusión, configurando un entramado
de desigualdades que afecta de manera particular a mujeres, jóvenes, comunidades
rurales y expresiones culturales afrodescendientes.

Mujeres afrodescendientes: violencia interseccional:
Las mujeres afrodescendientes enfrentan una doble vulnerabilidad marcada por la
intersección entre racismo y patriarcado. El estudio de CEPROF/CONAVIHSIDA (2023)
muestra que la tasa de feminicidios en mujeres afro es 2.3 veces mayor que en mujeres no
afrodescendientes, lo que evidencia un patrón de violencia de género racializada. Además,
el 67 % reportó discriminación en servicios de salud reproductiva y un 54 % sufrió
esterilización forzada o no consentida, prácticas que constituyen violaciones graves de
derechos humanos. En el ámbito laboral, la brecha salarial de género-raza alcanza el 52 %,
confirmando que la exclusión se reproduce tanto en la esfera privada como en el mercado
de trabajo.

5.5 Otras manifestaciones específicas de la discriminación

15



Juventud afrodescendiente: criminalización y necropolítica:
La juventud afrodescendiente es objeto de un proceso sistemático de criminalización.
Según la investigación del sociólogo José Then (2023), el perfilamiento policial afecta al 78
% de jóvenes afro en zonas urbanas, quienes son detenidos y vigilados con mayor
frecuencia por su apariencia. La expectativa de vida en barrios marginados se reduce en 18
años respecto al promedio nacional, reflejando lo que Achille Mbembe denomina
necropolítica, es decir, la gestión diferencial de la vida y la muerte según criterios raciales.
La tasa de encarcelamiento de jóvenes afro es 4.8 veces mayor que la de jóvenes no afro,
y el 62 % reportó haber sufrido violencia policial antes de los 18 años. Estos datos muestran
cómo el Estado reproduce un régimen de control que convierte la juventud afro en un
grupo socialmente desechable.

Comunidades rurales: despojo territorial y bateyes:
En el ámbito rural, las comunidades afrodescendientes enfrentan procesos de despojo
territorial y precarización estructural. La Cartografía Social de AfroAlianza (2023) documenta
que 124 comunidades afrodescendientes carecen de títulos de propiedad, lo que las
expone a la inseguridad jurídica y al desalojo. En los bateyes, 67 comunidades enfrentan
amenazas de expulsión forzosa, mientras que el 89 % de las comunidades cañeras reporta
contaminación por agroquímicos. El acceso a la tierra es ocho veces menor que el de
campesinos no afro, lo que limita la soberanía alimentaria y perpetúa la dependencia
económica. Estas dinámicas revelan cómo el racismo se articula con el modelo
agroindustrial para consolidar un sistema de exclusión territorial.

Negación cultural y Epistemicidio:
La discriminación también se manifiesta en el plano cultural y epistémico. El Colectivo Ilé
(2023) documenta que las religiones afrodiásporicas son perseguidas en el 45 % de los
municipios, lo que constituye una forma de epistemicidio, es decir, la negación sistemática
de saberes y prácticas culturales afrodescendientes. Los medios de comunicación
refuerzan estereotipos raciales en el 78 % de los casos, y apenas el 2 % del contenido
televisivo representa positivamente a personas afrodescendientes. El presupuesto cultural
destinado a expresiones afro es de apenas el 0.3 % del total, lo que refleja la
marginalización institucional de estas prácticas. La negación cultural no solo invisibiliza la
contribución afrodescendiente a la nación, sino que reproduce un imaginario de
inferioridad que legitima otras formas de exclusión.

16



La situación de discriminación racial y exclusión en República Dominicana ha generado una
amplia respuesta internacional, tanto en el marco de Naciones Unidas como en el Sistema
Interamericano de Derechos Humanos y en informes de organismos internacionales. Estos
mecanismos de protección han señalado reiteradamente la gravedad del racismo
estructural y la necesidad de adoptar medidas urgentes para garantizar los derechos de
las poblaciones afrodescendientes y de ascendencia haitiana. A continuación, se exploran
algunos escenarios:

6. RESPUESTAS INTERNACIONALES DE LOS MECANISMOS DE
PROTECCIÓN DE DERECHOS HUMANOS 

6. 2 Comités de Naciones Unidas

En el tercer ciclo del Examen Periódico Universal (EPU), República Dominicana recibió 64
recomendaciones específicas relacionadas con los derechos afrodescendientes. Entre
ellas destacan 23 recomendaciones sobre el derecho a la nacionalidad (Alemania, México,
Brasil), 18 sobre la lucha contra la discriminación racial (Estados Unidos, Canadá, Uruguay),
12 sobre acceso a servicios básicos (Chile, Argentina, Colombia) y 11 sobre protección de
migrantes y apátridas (Francia, España, Portugal). Estas recomendaciones reflejan la
preocupación global por la persistencia de la apatridia y la exclusión racial, y constituyen
un marco de presión diplomática para la adopción de reformas estructurales.

6.1 Examen Periódico Universal (EPU) 2023

Los comités de la ONU han emitido observaciones críticas sobre la situación dominicana:
El CERD (2019, 2023) expresó “profunda preocupación por el racismo estructural y la
discriminación racial”, instando al Estado a adoptar medidas contra la apatridia y el
perfilamiento racial, así como a recopilar datos desglosados por etnia para monitorear
desigualdades.
El CESCR (2023) señaló barreras en el acceso a la educación para niños
afrodescendientes, desigualdades inaceptables en salud y discriminación en empleo y
vivienda.
El CEDAW (2022) denunció la doble discriminación contra mujeres afrodescendientes,
la violencia obstétrica y la elevada mortalidad materna, además de la falta de acceso a
justicia para mujeres afro.

Estas observaciones confirman que la discriminación en República Dominicana es
multidimensional y afecta de manera diferenciada a mujeres, niños y comunidades
afrodescendientes.

17



6.4 Informes de organismos internacionales

El caso de personas dominicanas de descendientes de haitianos vs. República Dominicana
constituye un precedente fundamental. La Corte Interamericana de Derechos Humanos
(Corte IDH) encontró múltiples violaciones a la Convención Americana, ordenó medidas de
reparación integral y estableció estándares sobre nacionalidad y no discriminación. Sin
embargo, las medidas ordenadas no han sido cumplidas, lo que refleja la resistencia
estatal a acatar la jurisprudencia interamericana.

Por su parte, la Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH), en informes entre
2020 y 2023, documentó deportaciones colectivas y arbitrarias, denunció el uso excesivo
de la fuerza en redadas y llamó a garantizar el debido proceso en procedimientos
migratorios. Estos pronunciamientos refuerzan la necesidad de supervisión internacional
constante.

6.3 Sistema Interamericano de Derechos Humanos

Organizaciones internacionales han complementado la labor de los sistemas de
protección:

Amnistía Internacional (2023) documentó 347 casos de deportaciones arbitrarias,
identificó patrones de tortura y malos tratos, y denunció la obstaculización del trabajo
de defensores de derechos humanos.
Human Rights Watch (2022) investigó la violencia institucional en bateyes, documentó
la complicidad de autoridades locales en abusos y reportó la impunidad en casos de
violencia racial.

Estos informes no solo visibilizan las violaciones de derechos humanos, sino que también
aportan evidencia para la incidencia internacional y la presión diplomática.

6.5. Resistencias, organización y propuestas afrodescendientes

La persistencia del racismo estructural en República Dominicana ha generado, como
respuesta, un entramado de resistencias comunitarias y organizaciones afrodescendientes
que buscan transformar las condiciones de exclusión. Estas iniciativas no solo denuncian
las violaciones de derechos humanos, sino que también proponen alternativas de justicia,
memoria y política pública desde una perspectiva afrocéntrica e interseccional..

Diversos colectivos han emergido como actores clave en la defensa de derechos y la
construcción de identidad:

Colectivo Ilé trabaja en la recuperación de la memoria cultural mediante archivos
comunitarios, talleres de identidad y auto-reconocimiento, y el mapeo de territorios
ancestrales y sitios sagrados. Su labor fortalece la conciencia histórica y la legitimidad
de las prácticas culturales afrodescendientes.

18



Mujeres Sociopolíticas Mama Tingo enfrentan legalmente los desalojos forzosos en
bateyes, articulan redes de solidaridad para mujeres víctimas de violencia y promueven
escuelas feministas afrodescendientes. Su acción visibiliza la intersección entre género,
raza y clase en la lucha por la justicia social.
AfroAlianza Dominicana incide en políticas públicas con enfoque interseccional,
monitorea la implementación de recomendaciones internacionales y fomenta
liderazgos jóvenes afrodescendientes. Este movimiento conecta la acción local con la
incidencia internacional, ampliando el alcance de las demandas comunitarias.

6.6 Propuestas concretas desde las comunidades

Las comunidades afrodescendientes han desarrollado propuestas innovadoras para
enfrentar la exclusión:

Tribunales Constitucionales Comunitarios: mecanismos de justicia restaurativa
basados en tradiciones africanas, que buscan resolver conflictos mediante el diálogo
comunitario y promover la reparación simbólica y la reconstrucción del tejido social.
Cartografías Sociales: procesos de mapeo colectivo de territorios ancestrales,
documentación de violaciones de derechos humanos y sistematización de memorias
comunitarias, que fortalecen la defensa territorial y la identidad colectiva.
Sistemas de Alertas Tempranas: redes de comunicación comunitaria para prevenir
desalojos y deportaciones masivas, con capacidad de respuesta rápida ante
emergencias humanitarias.

La resistencia afrodescendiente también se expresa en el ámbito jurídico y político:
Litigio estratégico: presentación de casos emblemáticos ante el Sistema
Interamericano de Derechos Humanos, acciones de inconstitucionalidad contra leyes
discriminatorias y amparos colectivos por violaciones sistemáticas.
Incidencia internacional: elaboración de informes sombra ante comités de la ONU,
alianzas con organizaciones internacionales y participación en foros y mecanismos de
protección. Estas estrategias buscan internacionalizar las demandas y generar presión
diplomática sobre el Estado dominicano.

La defensa de la cultura afrodescendiente constituye un eje central de resistencia:
Archivos de la diáspora: recopilación de historias orales y tradiciones, digitalización de
documentos comunitarios y preservación de expresiones culturales afro.
Educación propia: creación de escuelas comunitarias con currículo afrocéntrico,
talleres de idiomas ancestrales y cosmovisiones, y recuperación de saberes
medicinales tradicionales. Estas iniciativas buscan contrarrestar el epistemicidio y
garantizar la transmisión intergeneracional de conocimientos.

19



Las respuestas al racismo estructural y la exclusión afrodescendiente en República
Dominicana requieren un enfoque integral que combine medidas urgentes, reformas
institucionales, transformaciones culturales y procesos de reparación histórica. Estas
recomendaciones se organizan en distintos horizontes temporales, reconociendo que la
justicia racial demanda tanto acciones inmediatas como transformaciones de largo plazo.

7. RECOMENDACIONES COMPREHENSIVAS

7.1 Medidas urgentes e inmediatas 

En el corto plazo, es indispensable detener las prácticas más lesivas y garantizar
condiciones mínimas de dignidad:

Suspender de manera inmediata todas las redadas y deportaciones arbitrarias, que
constituyen violaciones sistemáticas de derechos humanos.
Emitir un decreto ejecutivo reconociendo la competencia de la Corte Interamericana de
Derechos Humanos, como señal de compromiso con el sistema regional de protección.
Crear clínicas jurídicas móviles en comunidades afrodescendientes, para garantizar
acceso a defensa legal y documentación.
Establecer una moratoria sobre desalojos forzosos en bateyes y comunidades rurales.
Garantizar acceso humanitario a agua potable y alimentos en bateyes, como medida de
emergencia frente a la precarización estructural.

7.2 Reformas estructurales e institucionales (1–3 años)

En un horizonte de mediano plazo, se requieren cambios normativos e institucionales que
aseguren la no repetición:

Aprobar una nueva ley migratoria con enfoque de derechos humanos, que elimine el
perfilamiento racial y garantice el debido proceso.
Reformar la Constitución para restablecer el jus soli absoluto, asegurando el derecho a
la nacionalidad sin discriminación.
Crear un sistema nacional de verdad y justicia sobre crímenes raciales, que
documente violaciones históricas y actuales.
Establecer una Defensoría especial para afrodescendientes, con mandato de
protección y promoción de derechos.
Implementar un Plan Nacional de Derechos Humanos, con metas claras y
mecanismos de monitoreo participativo.

20



La lucha contra el racismo requiere también una transformación cultural y educativa que
desmonte imaginarios discriminatorios:

Reformar el sistema educativo con una perspectiva decolonial y afrocéntrica,
incorporando la historia y contribuciones afrodescendientes en el currículo.
Implementar un plan nacional de reparaciones históricas, que reconozca y compense
las injusticias acumuladas.
Establecer cuotas de representación política afrodescendiente, para garantizar
participación efectiva en espacios de decisión.
Crear programas de capacitación antirracista para funcionarios públicos, orientados a
erradicar prácticas discriminatorias en la administración estatal.
Fundar un Museo Nacional de las Afrodiásporas, como espacio de memoria,
reconocimiento y educación intercultural.

7.3 Transformaciones culturales y educativas (3–5 años)

7.4 Reparación histórica y justicia transicional (5–10 años)

En el largo plazo, se requiere un proceso de justicia transicional que aborde las raíces
históricas del racismo:

Instalar una Comisión de la Verdad sobre crímenes raciales históricos, que
documente violencias como la masacre de 1937 y otras prácticas de exclusión.
Implementar un programa de restitución de tierras y territorios ancestrales,
garantizando seguridad jurídica y soberanía comunitaria.
Crear fondos de desarrollo comunitario administrados por organizaciones
afrodescendientes, para fortalecer autonomía y resiliencia.
Adoptar políticas de acción afirmativa en educación y empleo, que reduzcan brechas
estructurales.
Reconocer oficialmente el genocidio de 1937, como acto de memoria y reparación
simbólica indispensable para la reconciliación nacional

21



8. REFLEXIONES: RACISMO ESTRUCTURAL Y NARRATIVAS DE
EXCLUSIÓN EN REPÚBLICA DOMINICANA
8.1 La resistencia afrodiásporicas como sujeto histórico

El camino hacia la justicia racial en República Dominicana es largo y complejo, pero las
luchas afrodiásporicas han demostrado que la resistencia es creativa, persistente y
profundamente transformadora. Las comunidades afrodescendientes dominicanas no son
víctimas pasivas, sino sujetos históricos que construyen alternativas, defienden sus
territorios y exigen con dignidad el cumplimiento de sus derechos. A la sociedad
dominicana en su conjunto le corresponde escuchar estas voces y sumarse a la
construcción de un país donde, por fin, quepan todos los colores y todas las memorias.

8.2 Continuidad histórica de la exclusión racial

El recorrido histórico evidencia que las políticas de exclusión racial no son nuevas, sino que
se han perfeccionado a lo largo del tiempo. Desde la Matanza del Perejil de 1937, que
marcó el genocidio de entre 12.000 y 20.000 “haitianos” bajo el régimen de Trujillo, hasta
las políticas migratorias restrictivas de 2004–2005, el Estado ha utilizado la nacionalidad
como herramienta de exclusión. En esos años, se limitó el acceso a la ciudadanía a
dominicanos de piel oscura bajo el pretexto de ser descendientes de haitianos o portar
“apellidos extraños” de origen francófono, como Pierre, Benoit o Mondesír.

Este patrón se conecta con la Sentencia TC/0168/13, que de manera retroactiva
ilegalmente eliminó el derecho a la nacionalidad y generó apatridia masiva, afectando a
decenas de miles de personas. Según el CERD (2019, 2023) y la CIDH (2020–2023), estas
medidas constituyen violaciones graves de derechos humanos y consolidan un aparato
jurídico-apatridizador.

8.3 Narrativas de blanqueamiento y antinegritud endógena

La República Dominicana ha cultivado una narrativa opresiva que borra sus raíces
afrocéntricas y privilegia lo eurocéntrico. Historiadores como Manuel Arturo Peña Batlle
contribuyeron a tejer un sentimiento de “antinegritud endógena”, donde el propio negro no
se asume como tal. Esta actitud surge de un discurso manipulador que asocia lo afro con
pobreza, fealdad, mediocridad y falta de educación, generando una predisposición social a
odiar todo lo que representa africanidad y negritud.

Los datos del Censo 2022 confirman esta invisibilización: el 67 % de la población se
identifica como “indio/mestizo”, mientras solo el 18 % se reconoce como afrodescendiente.
Esta autoidentificación refleja la persistencia de categorías impuestas desde el Estado para
negar la negritud y reforzar la ficción del “indio” como identidad nacional.

22



La discriminación se manifiesta en prácticas cotidianas y en el desempeño de funciones
públicas. En el ámbito educativo, niñas afrodescendientes son objeto de bullying por su
cabello natural y enfrentan restricciones en escuelas que privilegian el cabello lacio como
símbolo de “buena presencia”. Casos documentados incluyen la destitución de una
exministra de Educación por promover una resolución que permitía a las niñas llevar su
cabello afro y trenzas.

El impacto psicológico es devastador: se han registrado casos de suicidio de niñas
afrodescendientes debido al señalamiento constante sobre su apariencia. Además, en el
nivel de postgrado estudiantes han sido rechazados para becas internacionales, a pesar de
cumplir los requisitos exigidos solo por llevar el cabello afro, lo que refleja cómo la
exclusión atraviesa incluso los espacios de movilidad académica.

En el ámbito laboral, persisten políticas discriminatorias: bancos y empresas continúan
aplicando criterios de “buena presencia” que se traducen en exclusión de personas negras
en puestos de atención al público. Según la ENDESA 2022, la brecha salarial para
afrodescendientes alcanza el 43 %, y el 78 % de la población afrourbana se encuentra en el
empleo informal.

8.4 Racismo cotidiano y violencia institucional

8.5 Deportaciones masivas y necropolítica

Las deportaciones masivas, especialmente bajo las “15 medidas” de abril de 2025, han
reproducido la lógica de la necropolítica: mujeres embarazadas, recién nacidos y niños no
acompañados han sido expulsados arbitrariamente, no por indocumentación, sino por
rasgos fenotípicamente afro. El OBMICA (2023) documentó que apenas el 1 % de los
solicitantes del Plan de Regularización obtuvo estatus legal permanente, mientras que el
89 % fue rechazado por requisitos imposibles de cumplir.

La violencia obstétrica es otro ejemplo de exclusión institucional: mujeres
afrodescendientes han sido maltratadas en centros de salud, acusadas de ser haitianas, y
en algunos casos han dado a luz en la calle por falta de atención. Estos hechos confirman
lo señalado por el CESCR (2023) y el CEDAW (2022) sobre las barreras en salud y la doble
discriminación contra mujeres afrodescendientes.

8.6 Negación cultural y Epistemicidio

La exclusión también se expresa en el plano cultural. Religiones afrodiásporicas son
perseguidas en el 45 % de los municipios, y los medios de comunicación refuerzan
estereotipos raciales en el 78 % de los casos. Apenas el 2 % del contenido televisivo
representa positivamente a afrodescendientes, y el presupuesto cultural destinado a
expresiones afro es de solo el 0.3 % del total (Colectivo Ilé, 2023).

23



La narrativa oficial en escuelas y universidades enfatiza la herencia española como lo
“bonito, limpio y civilizado”, negando las contribuciones africanas. Grupos como el Instituto
Duarteano promueven la idea de que debemos agradecer a España y a Colón por
“civilizarnos”, perpetuando un epistemicidio que invisibiliza la historia afrodescendiente.

8.7 Interseccionalidad y violencia de género

La interseccionalidad agrava la situación: mujeres afrodescendientes enfrentan mayores
niveles de violencia sexual, despojo de bienes y exclusión laboral. Según
CEPROF/CONAVIHSIDA (2023), la tasa de feminicidios en mujeres afro es 2.3 veces mayor
que en mujeres no afro, y la brecha salarial de género-raza alcanza el 52 %. Estos datos
confirman que el racismo estructural se entrelaza con el patriarcado, generando una
violencia interseccional que afecta de manera desproporcionada a mujeres negras.

9. RACISMO ESTRUCTURAL, BRUTALIDAD POLICIAL Y NEGACIÓN
DE DERECHOS

9.1 Normalización de la violencia institucional

La brutalidad policial en República Dominicana se ha convertido en una práctica
normalizada, especialmente en barrios marginados y bateyes. Ejecuciones extrajudiciales,
arrestos arbitrarios y extorsiones forman parte de un patrón sistemático de represión contra
cuerpos negros. Las mujeres afrodescendientes son víctimas particulares de esta violencia,
como lo evidencian videos virales de agresiones policiales y testimonios recogidos por
organizaciones de derechos humanos. La situación se agrava con las desapariciones
forzadas y la complicidad estatal, que profundizan la impunidad y consolidan un sistema
donde la defensa de derechos se criminaliza.

Los datos del CUNY/OBMICA (2022) muestran que el 87 % de los deportados nunca tuvo
acceso a un juez y el 92 % no recibió asistencia legal, mientras que el Informe Tahira Vargas
(2023) documenta el uso excesivo de la fuerza en el 78 % de las redadas. Estas cifras
confirman que la violencia institucional no es excepcional, sino estructural.

9.2 Legislación regresiva y criminalización racial

A pesar de los esfuerzos por aprobar una ley contra la discriminación, el Estado ha
priorizado normas regresivas como el nuevo Código Procesal Penal, que criminaliza el
aborto y deja espacios para la corrupción y la criminalización por color de piel. Ser
afrodescendiente en República Dominicana se ha convertido en un factor de riesgo, que
condiciona el acceso a derechos básicos como salud, seguros médicos, justicia y
educación.

24



La Sentencia TC/0168/13 y la Ley 285-04 han institucionalizado la apatridia y el
perfilamiento racial, mientras que las “15 medidas” de abril de 2025 han permitido
deportaciones masivas de mujeres embarazadas, niños y adolescentes, basadas en rasgos
fenotípicos. Estas políticas confirman lo señalado por el CERD (2019, 2023) y la CIDH (2020–
2023) sobre la gravedad del racismo estructural en el país.

La discriminación no se limita al plano jurídico o policial, sino que se extiende a la cultura y
la memoria. Expresiones ancestrales como la Cofradía de los Congos de Villa Mella,
reconocida por la UNESCO, son cuestionadas y desvalorizadas. La herencia
afrodescendiente, que enriquece la cultura dominicana desde la gastronomía hasta el
merengue, es satanizada y despreciada, tratada como un elemento dañino.

El Colectivo Ilé (2023) documenta que las religiones afrodiaspóricas son perseguidas en el
45 % de los municipios, mientras que los medios refuerzan estereotipos raciales en el 78 %
de los casos. Apenas el 2 % del contenido televisivo representa positivamente a
afrodescendientes, y el presupuesto cultural destinado a expresiones afro es de solo el 0.3
%. Esto constituye un epistemicidio, donde los saberes afrodescendientes son
criminalizados y negados, mientras otros países celebran su herencia africana como parte
de su identidad nacional.

9.3 Negación cultural y epistemicidio

9.4 Racismo que mata: casos emblemáticos

El racismo en República Dominicana no es solo simbólico: mata. El caso de Henry Claude
Joseph, encontrado colgado en el parque Ercilia Pepín en 2015, refleja la brutalidad del
odio racial. Aunque las autoridades lo catalogaron como suicidio, la postura del cuerpo y
las manos y pies atados evidenciaban un asesinato. Este hecho marcó un punto de
inflexión, mostrando públicamente la violencia racial que hasta entonces se mantenía
silenciada.

La violencia obstétrica contra mujeres afrodescendientes, los feminicidios y las
deportaciones arbitrarias confirman que los cuerpos negros son los más afectados. Incluso
policías afrodescendientes reproducen la violencia contra sus pares, educados en una
cultura de odio hacia lo negro. Esta interiorización de la antinegritud endógena, generada
en la narrativa amañada de Peña Batlle y otros historiadores, muestra las negritud como el
mar que afecta al país y así se convierte en práctica cotidiana el autodesprecio del negro
que por miedo a ser catalogado de bruto e ignorante se hace eco de esas ideas y prácticas
racistas.

25



9.5 Impacto emocional y social

El racismo estructural no solo destruye cuerpos, sino también subjetividades. Niños y
adolescentes afrodescendientes enfrentan bullying en escuelas, negación de becas
internacionales por llevar cabello afro y violencia emocional que en casos extremos ha
derivado en suicidios. Las mujeres afrodescendientes sufren violencia sexual y despojo de
bienes, mientras que líderes sociales y defensores de derechos son perseguidos y
desprestigiados públicamente.

Los datos del CEPROF/CONAVIHSIDA (2023) muestran que la tasa de feminicidios en
mujeres afro es 2.3 veces mayor que en mujeres no afro, y la brecha salarial de género-
raza alcanza el 52 %. Estos indicadores confirman que la exclusión no es solo material, sino
también emocional y simbólica, generando un clima de miedo e incertidumbre que afecta
el desarrollo socioeconómico y político de las comunidades afrodescendientes.

9.6 Racismo como estructura de gobierno

El racismo en República Dominicana se ha convertido en una forma desigual de gobernar.
Las políticas públicas se viven como favores, los derechos humanos como privilegios
reservados para unos pocos con piel más clara, y la corrupción se alimenta de la exclusión
racial. La persecución contra activistas afrodescendientes y defensores de derechos
humanos confirma que el racismo no es un problema social aislado, sino un andamiaje
institucional que atraviesa hospitales, escuelas, cárceles y espacios laborales.

10. ANALISIS REFLEXIVO SOBRE LA PROBLEMÁTICA DENUNCIADA

El camino hacia la justicia racial es largo, pero, como nos enseñan las luchas
afrodiaspóricas, la resistencia es creativa y persistente. Las comunidades
afrodescendientes dominicanas, lejos de ser víctimas pasivas, son sujetos históricos que
construyen alternativas y exigen con dignidad el cumplimiento de sus derechos. A la
sociedad dominicana en su conjunto le corresponde escuchar estas voces y sumarse a la
construcción de un país donde, por fin, quepamos todos los colores.

Tras el recorrido histórico, académico y de investigación que se presenta en este informe,
hacemos una pausa para analizar la realidad actual. En los últimos quince años, la
República Dominicana ha experimentado un aumento visible, palpable e imposible de
ignorar, por lo perturbador y desgarrador que ha sido, en detrimento de la población
afrodescendiente. Este fenómeno se ha manifestado sobre todo en la avasallante y
abusiva discriminación contra dicha población.

26



Un ejemplo de ello ocurrió entre 2004 y 2005, cuando el Estado, mediante políticas
restrictivas, comenzó a limitar el acceso a la nacionalidad de los dominicanos de piel más
oscura, bajo el pretexto de que eran descendientes de haitianos o tenían “apellidos
extraños”. Es decir, cualquier apellido de origen africano con tono francófono (por ejemplo,
Pierre, Benoit, Mondesír, entre otros) que no fuera de ascendencia hispánica. Incluso
apellidos como Rodríguez o Castillo fueron estigmatizados como una amenaza,
estableciendo así las bases para la temida sentencia TC168-13, que ha significado un gran
retroceso social y jurídico, pero también un precedente de vergüenza que da legitimidad a
la segregación racial como en los tiempos del apartheid.

Cabe destacar que, en los años posteriores a la Matanza del Perejil, se registraron varios
intentos masivos de “blanqueamiento” o “refinamiento racial” mediante la recepción de
migrantes polacos, alemanes, italianos, judíos, japoneses, chinos y de otras nacionalidades
no negras. A estas poblaciones se les entregaba tierra y granos con el compromiso de
tener hijos blancos para “refinar” el país. Este proceso se enmarca en un contexto posterior
a la llamada Matanza del Perejil de 1937, cuando la República Dominicana, encabezada por
Rafael Leónidas Trujillo Molina, ejecutó la acción de odio racial más cruel de la historia
moderna después de la esclavitud en territorio local.

Décadas más tarde, las llamadas “15 medidas” de abril de 2025, tomadas por el presidente
Luis Abinader, reproducen esa misma lógica de exclusión. Con un nivel de crueldad
comparable, dichas medidas han permitido la deportación de mujeres embarazadas,
recién nacidos y niños no acompañados, sacados de las escuelas sin autorización ni
conocimiento de sus padres. Estas acciones no se basan en la condición migratoria, como
se plantea oficialmente, sino en rasgos fenotípicamente afro.

Desde entonces, la República Dominicana se ha distanciado de su realidad
afrodescendiente mediante una narrativa opresiva que borra sus raíces afrocéntricas.
Historiadores como Manuel Arturo Peña Batlle y otros han contribuido a tejer en la médula
de la identidad dominicana un sentimiento de “antinegritud endógena”, donde el propio
negro no se asume como tal, no se percibe, no se acepta ni vive como negro. Esta actitud
surge como reacción a la exposición constante a un discurso manipulador que establece
una narrativa en la cual lo afro es sinónimo de pobreza, fealdad, mediocridad y falta de
educación.

De este modo, se genera una predisposición social a odiar todo lo que representa
africanidad y negritud. Estas acciones concretas de discriminación y exclusión, sumadas a
la represión y a la obligatoriedad del blanqueamiento, han situado en la narrativa popular la
idea de que quienes aceptan públicamente sus raíces afrodescendientes son antipatriotas
y, por tanto, “malos dominicanos”.

27



Esta inclinación hacia lo eurocéntrico, que privilegia el cabello lacio, afecta incluso a las
niñas en las escuelas, donde no se permite un desarrollo integral de la infancia. En lugar de
fomentar la diversidad, se promueve la limitación, el señalamiento y el bullying excesivo
hacia quienes se identifican con su herencia afrocéntrica. Los hogares que permiten esta
aceptación afrodescendiente enfrentan violencia en espacios educativos y laborales.
Existen casos documentados de personas que han perdido empleos, como el de una
exministra de Educación destituida por promover una resolución que autorizaba a las niñas
llevar su cabello afro, trenzas y otras expresiones de diversidad. Para eliminar dicha
resolución, se optó por cancelar su contrato laboral y posteriormente derogar la medida.

También se han registrado casos trágicos de niñas afrodescendientes que han llegado al
suicidio debido a la represión y al señalamiento constante sobre su apariencia, reflejo de
una sociedad que les transmite que son “feas”, que “no deben ser” o que “no deben existir”.
En el ámbito académico, existen historias verificadas de estudiantes a quienes se les ha
negado una beca internacional por llevar el cabello afro.

Estas realidades evidencian que la República Dominicana ha emprendido un camino sin
retorno hacia el racismo estructural, presente no solo en prácticas cotidianas, sino también
en el desempeño de funciones públicas, en deportaciones masivas y arbitrarias, y en la
violencia institucional. Un ejemplo claro es la violencia obstétrica, donde mujeres son
maltratadas en centros de salud o incluso dan a luz en la calle por su piel oscura, acusadas
de ser haitianas. Esta mentalidad retrógrada no se basa en la ley ni en acuerdos
internacionales, sino en la opinión de grupos autodenominados “nacionalistas” o “patriotas”,
como la llamada Antigua Orden Dominicana, que ejerce agresiones físicas, verbales y
sistémicas, incluso a través de redes sociales, contra todo lo relacionado con la
afrodescendencia.

De igual manera, grupos religiosos se manifiestan en contra de las expresiones
afrodescendientes. Desde 2004–2005 se ha consolidado una narrativa según la cual “todo
lo negro es haitiano”, llegando al extremo de entregar documentos a personas nacidas en
territorio dominicano que las identifican como “extranjeras” o las sitúa en un “limbo jurídico”,
especialmente a aquellas de ascendencia haitiana. Esta situación se justifica bajo el
discurso del “anti-haitianismo”, que encubre el racismo y la exclusión.

Incluso turistas estadounidenses de piel oscura han sido agredidos por policías y
ciudadanos bajo la excusa de que “creían que eran haitianos”. Esta lógica se extiende a la
persecución de activistas afrodescendientes, especialmente de mujeres negras, quienes
enfrentan niveles más altos de violencia.

28



El sistema educativo perpetúa esta exclusión mediante una currícula obsoleta que enfatiza
la herencia española, presentándola como lo “bonito, limpio, próspero, bueno y cristiano”.
Grupos como Los Hijos de Duarte o el Instituto Duarteano promueven la idea de que
debemos agradecer a España y a Cristóbal Colón por “civilizarnos”, negando la existencia
de educación, prosperidad o religiosidad antes de su llegada. Esta narrativa oficial domina
en escuelas, universidades y medios de comunicación, donde la representación
afrodescendiente es mínima y, a menudo, distorsionada en forma de burlas y caricaturas.
En muchos casos, incluso las capacidades se miden de acuerdo con el color de piel.

Hoy en día, en la mayoría de los bancos aún persiste la política de no contratar personas
negras para labores de caja o servicios, bajo la idea de que no representan la “seguridad”
que debe sentir el cliente. En los anuncios clasificados de empleos publicados en
periódicos todavía se solicita “buena presencia”, que en la práctica se traduce en actitudes
de blanqueamiento eurocéntrico: cabello lacio, piel clara y rostro maquillado.

Influencers y figuras públicas con un “complejo de odio” hacia su propia identidad
refuerzan esta dinámica, atacando a otros afrodescendientes. En cuanto a la movilidad
humana, las deportaciones masivas —especialmente bajo las “15 medidas” establecidas en
abril de 2025 por el presidente— violan la propia ley de migración, la Constitución y los
protocolos internacionales de deportación. Estas medidas han permitido la expulsión de
niños, adolescentes y mujeres embarazadas, incentivando a la población a denunciar a
quienes consideren migrantes basándose únicamente en el color de su piel.

La interseccionalidad de género agrava esta situación, con casos documentados de
violaciones sexuales a niñas y mujeres afrodescendientes, así como despojos de bienes y
pertenencias. Todo ello configura un andamiaje de violaciones de derechos humanos que
afecta el desarrollo socioeconómico, político y emocional de la población, generando un
clima de miedo e incertidumbre, especialmente entre jóvenes y niños.

La brutalidad policial se ha normalizado, expresándose en ejecuciones extrajudiciales,
arrestos arbitrarios y extorsiones, particularmente en barrios marginados y bateyes. Las
mujeres también son víctimas de esta violencia, como se evidencia en videos virales que
muestran agresiones policiales. A esto se suman las desapariciones forzadas y la
complicidad estatal, factores que profundizan la impunidad.

29



A pesar de los esfuerzos por aprobar una ley contra la discriminación, se han priorizado
normativas como el nuevo Código Procesal Penal, que criminaliza el aborto, pero deja
espacios abiertos para la corrupción y la criminalización por color de piel. Ser
afrodescendiente en la República Dominicana se ha convertido en un factor de riesgo para
sufrir violencia, exclusión y negación de derechos básicos como el acceso a la salud, a
seguros médicos, a la justicia y a una educación digna. Incluso los saberes ancestrales,
como la Cofradía de los Congos de Villa Mella —reconocida por la UNESCO—, son
cuestionados y desvalorizados. Aunque la herencia afrodescendiente enriquece la cultura
dominicana —desde la gastronomía hasta el merengue—, no se asume ni se reconoce en
la práctica cotidiana como un aporte significativo. Por el contrario, se sataniza, se desprecia
y se criminalizan los saberes tradicionales, como la medicina ancestral. Mientras otros
países celebran su legado afro, en República Dominicana apenas se reconocen pinceladas
aprendidas de otras culturas, lo que genera descontento popular y severos daños
emocionales entre lo que somos y lo que la oficialidad insiste en que deberíamos ser para
obtener validación social.

A continuación, en anexo se presentarán testimonios de líderes sociales, escritores,
maestros, activistas culturales, deportistas, periodistas y artistas que ilustran el impacto de
ser afrodescendiente en la República Dominicana. Sus experiencias reflejan cómo el
simple hecho de reconocerse como tal puede significar una sentencia de deportación,
encarcelamiento, violencia sexual o incluso muerte. La brutalidad policial, la persecución
sistémica y la complicidad social han normalizado la violencia contra los cuerpos negros,
especialmente en comunidades marginadas.

Estas realidades exigen una reflexión profunda sobre el racismo estructural y la urgencia
de transformar las narrativas y políticas que sostienen esta exclusión. No solo destrozan los
cuerpos negros que atraviesan, sino que consolidan una forma desigual de gobernar, que
posibilita la corrupción y convierte las políticas públicas en favores, mientras los derechos
humanos se viven como privilegios reservados para unos cuantos con poder y piel más
clara que la media nacional, representando a una minoría en términos numéricos.

Tal vez, cuando escuchamos la expresión “el racismo mata”, podríamos pensar que se trata
de una metáfora, limitada a la exclusión social o a muertes simbólicas. Sin embargo, la
realidad es mucho más cruel y dolorosa que la ficción. En febrero de 2015, en el parque
Ercilia Pepín en la ciudad de Santiago de los Caballeros segunda ciudad más importante
del país, apareció un árbol con un “fruto extraño” que reveló la brutalidad del racismo
sistémico: el cuerpo sin vida de Henry Claude Joseph colgado a la vista de todos. Aunque
las autoridades intentaron justificarlo como un suicidio, la postura del cuerpo, con manos y
pies atados, demostraba lo contrario. Fue el fruto nefasto del racismo y el inicio público y
palpable de acciones de odio muy al estilo del Ku Klux Klan.

30



Hoy, investigaciones, entrevistas y conversatorios con líderes sociales de distintas áreas
confirman que esta violencia ha sido normalizada. Se criminaliza la defensa de derechos en
hospitales, escuelas, cárceles y espacios comunitarios. Los feminicidios afectan de manera
desproporcionada a los cuerpos negros, y las llamadas “15 medidas” gubernamentales no
hacen más que remarcar la crueldad y lo arraigado del sentir antinegro. Incluso se observa
cómo un policía negro, diferenciado únicamente por el uniforme, dispara contra sus
propios congéneres, educado para odiar lo negro al punto de reproducir la violencia contra
sí mismo. La libertad de tránsito, la movilidad, los abusos y la violencia de género
evidencian el retroceso local en materia de derechos para las y los afrodescendientes.

Sería irresponsable no incluir en este informe a los recién nacidos que pierden la vida en
estos procesos, a los adultos olvidados y a las adolescentes que son víctimas de
violaciones en contextos de arbitrariedad. La mayoría de estos casos nunca salen a la luz
pública; y aquellos que sí lo hacen enfrentan una doble condena: además de vivir el
infierno de la agresión, deben soportar la exposición mediática, el bullying y el estigma
social. Mientras tanto, los agresores, protegidos por el Estado, permanecen impunes y las
víctimas son expuestas.

Confirmar estas afirmaciones es tan sencillo como revisar la prensa local, participar en una
protesta o escuchar un programa radial. La intolerancia hacia lo afro es tan evidente que no
se disimula. La persecución y el desprestigio contra líderes sociales afrodescendientes y
defensores de derechos humanos dejan claro que el racismo mata, y que la República
Dominicana muere día tras día, afectada hasta la médula por este mal incrustado en su
estructura y en su historia patria.

11. CONCLUSIÓN: HACIA UNA REFUNDACIÓN ANTIRRACISTA
La evidencia recopilada en este informe demuestra de manera contundente que la
República Dominicana enfrenta una crisis humanitaria de proporciones históricas, en la que
la afrodescendencia se ha convertido en delito. Los datos de OBMICA, los estudios de
Tahira Vargas, los informes del CERD y la documentación de organizaciones de base
configuran un cuadro de violencia racial sistémica que exige transformaciones profundas.

Como bien señala la antropóloga Tahira Vargas: “No es crisis migratoria, es crisis humanitaria
producida por un Estado racista”. Superarla requiere no reformas cosméticas, sino una
refundación antirracista de la dominicanidad, que incluya:

1.Reconocimiento del carácter racista del Estado y sus instituciones.
2.Reparación histórica integral a comunidades afrodescendientes.
3.Restitución de tierras, territorios y derechos ancestrales.
4.Revolución epistémica que desmonte el negacionismo afrodescendiente.

31



11.1 Conclusión profunda: La nación Narcisa y su doble negación

La República Dominicana contemporánea no sufre un simple “problema de racismo”. Se
encuentra atrapada en una patología nacional más profunda: la construcción de una
identidad basada en una doble negación.

Primera negación: la negación de sí misma.

Al negar su raíz africana —la más constitutiva de su ser histórico, genético y cultural—,
ejecuta un acto de automutilación espiritual. Celebra el ritmo del merengue, pero persigue
al gagá que le dio vida; se enorgullece de su “mestizaje”, mientras usa ese término como
un barniz para ocultar la negritud de su madera. Este fenómeno, que en este informe
denominamos antinegritud endógena, no es solo un prejuicio: es un proyecto de Estado
exitoso. A través de la educación, los medios y un marco legal diseñado para purgar lo
africano, el poder ha logrado lo más perverso: convencer al hijo de que odie al padre que
lleva dentro. El “negro con complejo de blanco” no es una anomalía; es el ciudadano
modelo de este proyecto, el opresor internalizado que garantiza la perpetuación del
sistema.

Segunda negación: la negación del espejo.

Haití y lo haitiano funcionan como el reflejo que la República Dominicana no se atreve a
mirar. En ese rostro ve la negritud que ha exorcizado de su propia autoimagen. Por ello, la
maquinaria estatal convierte a dominicanos de piel oscura en “haitianos” por decreto, los
despoja de su nacionalidad y los vuelve apátridas. El anti-haitianismo es, en esencia, la
expresión externalizada del odio a uno mismo. Las deportaciones, la violencia en la
frontera y la retórica nacionalista no son solo xenofobia; son el pánico de una nación que, al
ver cruzar a un hombre negro, ve pasar su propio fantasma inconfesable.

El costo de la doble negación

Esta doble negación —de sí misma y del espejo— ha creado una sociedad delirante, donde
la realidad biológica y cultural es sistemáticamente contradicha por la narrativa oficial. Este
delirio tiene un costo atroz, que se paga en cuerpos negros específicos: en la niña que se
suicida por su cabello, en la mujer que muere en la calle, en el joven colgado de un árbol,
en el activista acosado, en el artista relegado a estereotipos.
El Estado, lejos de proteger a estos ciudadanos, se ha convertido en el principal arquitecto
de su vulnerabilidad. Ha transformado la nacionalidad en un privilegio racial y ha
normalizado un régimen de violencia donde la policía, los funcionarios de migración y
hasta los sistemas de salud y educación actúan como agentes de una segregación
moderna no declarada.

32



Crisis existencial de la nación

En el fondo, la cuestión afrodescendiente en la República Dominicana desnuda la
verdadera crisis nacional: no es una crisis migratoria, sino una crisis existencial. Es el
síndrome de un país que, habiendo sido forjado en el crisol de África, Europa e indígenas,
decidió apostar su alma a una sola herencia —la más lejana— y ahora vive en una
esquizofrenia permanente.

Hasta que la República Dominicana no tenga el valor de reconciliarse con su verdadero
rostro —múltiple, africano y soberanamente negro—, seguirá siendo una nación narcisa,
condenada a mirar su reflejo en un espejo empañado, incapaz de reconocerse y, por lo
tanto, incapaz de sanar.

El racismo no solo mata cuerpos; mata la posibilidad de una nación auténtica y en paz
consigo misma.

La evidencia presentada en este informe confirma que la República Dominicana atraviesa
una crisis humanitaria y estructural de racismo, donde la afrodescendencia se convierte en
un factor de riesgo para la exclusión, la violencia y la negación de derechos básicos.

El aparato jurídico-apatridizador (Sentencia TC/0168/13, Ley 285-04, Plan de
Regularización) ha institucionalizado la apatridia y el perfilamiento racial.
La violencia policial y penitenciaria se ha normalizado, con deportaciones
arbitrarias, redadas masivas y hacinamiento carcelario que afectan
desproporcionadamente a afrodescendientes.
El apartheid sanitario y educativo reproduce desigualdades en mortalidad materna,
acceso a salud, abandono escolar y estereotipos raciales en el currículo.
La exclusión económica y laboral se manifiesta en brechas salariales, pobreza
multidimensional y precarización en bateyes.
La negación cultural y epistemicidio invisibilizan las contribuciones
afrodescendientes y criminalizan saberes ancestrales.
La interseccionalidad de género y juventud agrava la vulnerabilidad, con
feminicidios, violencia sexual y criminalización de jóvenes afro.

En síntesis, el racismo en República Dominicana no es un problema aislado, sino un sistema
estructural que atraviesa la ley, la política, la cultura y la vida cotidiana.

11.2 Conclusiones generales

33



12. RECOMENDACIONES DE POLÍTICAS PÚBLICAS

Suspender redadas y deportaciones arbitrarias, garantizando debido proceso y
protección de derechos humanos.
Moratoria sobre desalojos forzosos en bateyes y comunidades afrodescendientes.
Clínicas jurídicas móviles para garantizar acceso a defensa legal y documentación.
Acceso humanitario inmediato a agua, alimentos y servicios básicos en
comunidades marginadas.

12.2 Reformas estructurales

Nueva ley migratoria con enfoque de derechos humanos, eliminando perfilamiento
racial y expulsiones colectivas.
Reforma constitucional que restablezca el jus soli absoluto y garantice nacionalidad
sin discriminación.
Defensoría especial para afrodescendientes, con mandato de protección y
promoción de derechos.
Sistema nacional de verdad y justicia sobre crímenes raciales, con participación
comunitaria.

12.1 Medidas urgentes

12.3 Transformaciones culturales y educativas

Reforma curricular afrocéntrica y decolonial, incorporando historia y aportes
afrodescendientes.
Plan nacional de reparaciones históricas, con medidas simbólicas y materiales.
Cuotas de representación política afrodescendiente, para garantizar participación
efectiva en espacios de decisión.
Museo nacional de las afrodiásporas, como espacio de memoria y reconocimiento.

12.4 Justicia transicional y reparación histórica

Comisión de la verdad sobre crímenes raciales históricos, incluyendo la Matanza del
Perejil.
Restitución de tierras y territorios ancestrales, con seguridad jurídica.
Fondos de desarrollo comunitario administrados por organizaciones
afrodescendientes.
Políticas de acción afirmativa en educación y empleo, para reducir brechas
estructurales.

La República Dominicana necesita una refundación antirracista que reconozca su raíz
africana y garantice la igualdad sustantiva. El racismo no solo mata cuerpos, sino que
destruye la posibilidad de una nación auténtica y en paz consigo misma. La reconciliación
con la afrodescendencia es condición indispensable para construir un país democrático,
justo y plural.

34



Amnistía Internacional. (2024, septiembre 23). Más de una década de lucha y resistencia
contra la apatridia en República Dominicana. https://www.amnesty.org
Amnistía Internacional. (2025, noviembre 17). Medida hospitalaria dominicana que
afecta a haitianos es discriminatoria. Listín Diario.
Andújar Persinal, C. (2019). Ideología y afrodescendencia en la República Dominicana.
Revista Humanismo y Cambio Social, (14), 1–20. https://doi.org/10.5377/hcs.v0i14.9711
Balcácer, A. (2020). Identidad nacional y negación de la afrodescendencia en República
Dominicana. Santo Domingo: Editorial Universitaria.
Belén, A. (2021). Movilidad social y blanqueamiento en los medios dominicanos. Santo
Domingo: Editorial Universitaria.
Calcamo, E. (2021). Estado, identidad y exclusión en República Dominicana. Santo
Domingo: Instituto de Estudios Caribeños.
Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH). (2015). Informe sobre la
situación de derechos humanos en República Dominicana. Washington, D.C.: CIDH.
Comité de Expertas del MESECVI. (2025, mayo 7). Preocupación por actos de
discriminación racial y violencia institucional contra mujeres afrodescendientes y
migrantes haitianas en República Dominicana. Washington, D.C.: Organización de
Estados Americanos.
Corte Interamericana de Derechos Humanos. (2005). Caso de las niñas Yean y Bosico
vs. República Dominicana. Sentencia de 8 de septiembre de 2005. San José: Corte IDH.
Curiel, O. (2007). Crítica poscolonial desde las prácticas políticas del feminismo
antirracista. Tabula Rasa, (6), 153–172.
Curiel, O. (2019). La nación heterosexual y el racismo en América Latina. Bogotá:
Universidad Nacional de Colombia.
Curiel Pichardo, R. I. (2019). Continuidades y discontinuidades del racismo en República
Dominicana: Un golpe de Estado, la Sentencia 168-13. Bogotá: Universidad Nacional de
Colombia.
Espinosa, Y. (2012). Antinegritud y colonialidad del poder en América Latina. Buenos
Aires: CLACSO.
Franco, F. (2019). Negros, mulatos y la nación dominicana. Santo Domingo: Editora
Nacional.
Franco, F. (2022). Anti-haitianismo, fascismo y anti-negritud: y otros males.... Santo
Domingo: Editora Nacional.
Galván, S. (2015). Racismo y exclusión en República Dominicana: una mirada feminista.
Santo Domingo: Colectiva Mujer y Salud.
García-Peña, L. (2016). Borders of Dominicanidad: Race, Nation, and Archives of
Contradiction. Durham: Duke University Press.
Garrido, V. (2018). El censo de 1935 y la invención del indio. Santo Domingo: Archivo
General de la Nación.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICA

35

https://www.amnesty.org/
https://doi.org/10.5377/hcs.v0i14.9711


Giraldo, J. (1978). Racismo y estructura social en América Latina. Bogotá: Universidad
Nacional de Colombia.
Grosfoguel, R. (2016). Del racismo cultural al racismo epistémico. Revista Tabula Rasa,
(24), 123–145.
Maresca, A. (2024). La exclusión política y social de los migrantes haitianos en República
Dominicana: acercamiento al racismo multidimensional. Universitas-XXI, Revista de
Ciencias Sociales y Humanas, 40, 93–118. https://doi.org/10.17163/uni.n40.2024.04
Marsteintredet, L. (2022). Migración y ciudadanía en República Dominicana. Oslo:
Universidad de Bergen.
Naciones Unidas – Comité CERD. (2013). Observaciones finales sobre República
Dominicana. Ginebra: Naciones Unidas.
Oficina Nacional de Estadística (ONE). (2024). Informe general del X Censo Nacional de
Población y Vivienda 2022. Santo Domingo: ONE.
Paulino, E. (2016). Dividing Hispaniola: The Dominican Republic’s Border Campaign
against Haiti, 1930–1961. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.
Reconoci.Do. (2024). Once años de la fatídica sentencia 168-13 del Tribunal
Constitucional. https://www.reconoci.do
Sanders Gómez, E. S. (2018). Un conflicto identitario en la actualidad: la invisibilización de
la cultura afrodescendiente en la República Dominicana. Religación. Revista de Ciencias
Sociales y Humanidades, 3(10), 105–117.
Santos, F. (2020). Antropología y nación en la era de Trujillo. Santo Domingo: Instituto de
Estudios Caribeños.
SIUBEN. (2023). Informe sobre pobreza multidimensional en República Dominicana. Santo
Domingo: Sistema Único de Beneficiarios.
Solano, D. (2024). En RD hay “racismo estructural” y negamos la descendencia africana.
Acento.com.do. https://acento.com.do
Studocu. (2024). Informe General del X Censo Nacional de Población y Vivienda 2022.
Universidad Autónoma de Santo Domingo.
Tribunal Constitucional de la República Dominicana. (2013). Sentencia TC/0168/13.
Santo Domingo: Tribunal Constitucional.
Vargas, T. (2023). Ciudadanía y racismo en República Dominicana. Santo Domingo:
Editorial Universitaria.
Veras, R. A. (2021). El racismo como estructura de poder en República Dominicana. Santo
Domingo: Fundación Juan Bosch.
Wikipedia. (2024). Censo de la República Dominicana de 2022. Recuperado de
https://es.wikipedia.org/wiki/Censo_de_la_Rep%C3%BAblica_Dominicana_de_2022

36

https://doi.org/10.17163/uni.n40.2024.04
https://www.reconoci.do/
https://acento.com.do/
https://es.wikipedia.org/wiki/Censo_de_la_Rep%C3%BAblica_Dominicana_de_2022



